AIA'WI H DAH Jurnal Pendidikan Islam

ISSN  :3031-1098 Vol.2, No.1, Juni 2024
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Nurussalam OKU Timur

PENDIDIKAN ISLAM DALAM PEMBENTUKAN IDENTITAS KULTURAL DAN
SOSIAL DALAM MASYARAKAT MUSLIM

Feri Andi
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Nurussalam

feri(@stitnurussalam.ac.id

Abtrack

Islamic education plays a significant role in shaping the cultural and social identity of Muslim societies. This study explores
how Islamic education contributes to the formation and preservation of cultural identity in various contexts, ranging from the
early Islamic period to the modern era. Since the time of Prophet Mubammad (pbub), Islamic education has been the matn
means of transmitting religions, social and moral values that form the basis of individual and community character building.
Lustitutions such as madrasabs and pesantren in Indonesia, as well as classical education centers such as al-Qarawiyyin and
al-Azhar, have played a central role in shaping the social and cultural norms of Muslims. In Indonesia, Islamic education not
only teaches religious teachings but also maintains local values associated with culture and tradition. Entering the modern era,
Islamic education faces the challenges of globalization and rapid social change. This study also highlights the adaptation of
Islamic education in Indonesia in facing these challenges while maintaining relevance and core values that form the cultural
identity of Muslims. The literature research method is used to analyze the bistorical and contemporary development of Islamic
edncation, focusing on the contribution to the social and cultnral identity of the Muslim community.

Keywords: Islamic Edncation, Cultural Identity, Social 1dentity, Muslim Society
Abtrak

Pendidikan Islam memiliki peran yang sangat signifikan dalam pembentukan identitas kultural dan sosial
masyarakat Muslim. Penelitian ini mengeksplorasi bagaimana pendidikan Islam berkontribusi terhadap
pembentukan dan pelestarian identitas kultural dalam berbagai konteks, mulai dari periode awal Islam
hingga era modern. Sejak masa nabi Muhammad saw, pendidikan Islam telah menjadi sarana utama untuk
mentransmisikan nilai-nilai agama, sosial, dan moral yang menjadi dasar pembentukan karakter individu dan
masyarakat. Institusi seperti madrasah dan pesantren di Indonesia, serta pusat pendidikan klasik seperti al-
Qarawiyyin dan al-Azhar, telah memainkan peran sentral dalam membentuk norma sosial dan budaya umat
muslim. Di Indonesia, pendidikan Islam tidak hanya mengajarkan ajaran agama tetapi juga mempertahankan
nilai-nilai lokal yang terkait dengan budaya dan tradisi. Memasuki era modern, Pendidikan Islam
menghadapi tantangan globalisasi dan perubahan sosial yang cepat. Penelitian ini juga menyoroti adaptasi
pendidikan Islam di Indonesia dalam menghadapi tantangan tersebut dengan tetap mempertahankan
relevansi dan nilai-nilai inti yang membentuk identitas kultural umat Muslim. Metode penelitian literatur
digunakan untuk menganalisis perkembangan historis dan kontemporer pendidikan Islam, dengan fokus
pada kontribusi terhadap identitas sosial dan kultural masyarakat Muslim.

Kata Kunci: Pendidikan Islam, Identitas Kultural, Identitas Sosial, Masyrakat Muslim
Pendahuluan

Pendidikan Islam telah memainkan peran yang sangat penting dalam pembentukan
identitas kultural dan sosial umat muslim sejak masa awal perkembangan Islam. Dari periode nabi

Muhammad saw, pendidikan telah menjadi pilar utama dalam membentuk karakter individu serta

mentransmisikan nilai-nilai kultural dan sosial yang berkaitan dengan ajaran agama. Lembaga-

24



lembaga pendidikan seperti madrasah dan pesantren di Indonesia tidak hanya menyampaikan ilmu
pengetahuan agama, tetapi juga membentuk pola pikir dan nilai-nilai moral yang mendalam dalam
kehidupan schari-hari umat Islam. Sistem pendidikan ini telah membentuk generasi yang tidak
hanya memahami ajaran agama tetapi juga berkontribusi secara aktif dalam masyarakat mereka

(Nasution, 2016).

Pada abad pertengahan, pendidikan Islam mengalami perkembangan yang signifikan dan
menjadi pusat pembelajaran berbagai disiplin ilmu, termasuk sains, filsafat, dan matematika.
Institusi seperti al-Qarawiyyin dan al-Azhar tidak hanya berfungsi sebagai tempat pendidikan
agama tetapi juga sebagai pusat riset dan inovasi yang berdampak besar pada perkembangan
peradaban dunia. (Berkey, 2021). Pengaruh intelektual ini membantu membentuk norma-norma
sosial dan budaya yang berlanjut hingga saat ini, serta memberikan kontribusi yang berarti terhadap

perkembangan ilmiah dan budaya global. (Zaman, 2017).

Di Indonesia, pendidikan Islam telah beradaptasi dengan konteks lokal dan memberikan
kontribusi yang signifikan dalam membentuk identitas kultural. Kontribusi lembaga-lembaga
pendidikan Islam di Indonesia tidak hanya dalam konteks penyampaian ilmu pengetahuan agama
tetapi juga dalam mempertahankan dan mengembangkan bahasa, kesenian, serta adat istiadat yang
berakar dari ajaran Islam. Misalnya, pesantren di berbagai dacrah memainkan peran penting dalam
melestarikan tradisi lokal sambil tetap menjaga ajaran Islam sebagai landasan pendidikan mereka.
Ini menunjukkan betapa pentingnya peran pendidikan Islam dalam membentuk dan

mempertahankan identitas budaya yang kaya dan beragam di Indonesia (Zarkasyi, 2017).

Memasuki era modern, pendidikan Islam menghadapi berbagai tantangan akibat globalisasi
dan perkembangan teknologi yang pesat. Arus informasi yang semakin terbuka dan perubahan
dalam struktur sosial global memaksa sistem pendidikan Islam untuk beradaptasi. Tantangan ini
termasuk menyeimbangkan antara mempertahankan nilai-nilai tradisional dan menyesuaikan diri
dengan perubahan zaman yang cepat. (Cook, 2022). Pendidikan Islam harus berinovasi dalam
metode pengajaran dan kurikulum untuk memastikan relevansi dan efektivitasnya dalam konteks
global yang berubah dengan cepat. (Ahmed, 2019). Misalnya, penerapan teknologi dalam proses
belajar mengajar dan pengembangan kurikulum yang responsif terhadap perubahan sosial
merupakan beberapa langkah penting untuk memastikan pendidikan Islam tetap relevan dan

efektif. (Sutrisno, 2020).

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi bagaimana pendidikan Islam berkontribusi
pada pembentukan identitas kultural dan sosial dalam konteks historis dan kontemporer.

(Halstead, 2021). Fokus utama adalah bagaimana pendidikan Islam dapat mempertahankan

25



relevansi dan integritasnya dalam menghadapi tantangan modern, sambil terus memainkan peran
strategis dalam membentuk identitas kultural masyarakat muslim. (Yusuf, 2020). Penelitian ini juga
akan menyoroti bagaimana pendidikan Islam di Indonesia beradaptasi dengan perubahan zaman
tanpa mengorbankan nilai-nilai inti yang membentuk dasar identitas kultural masyarakat Muslim.
Melalui analisis ini, diharapkan dapat ditemukan strategi yang efektif untuk menjaga relevansi
pendidikan Islam di tengah perubahan global yang cepat serta memberikan wawasan mendalam
mengenai peran pendidikan Islam dalam konteks sosial dan kultural yang terus berkembang

(Rahman, 2021).

Secara keseluruhan, pemahaman tentang peran pendidikan Islam dalam pembentukan
identitas kultural dan sosial sangat penting untuk mengidentifikasi bagaimana sistem pendidikan
dapat beradaptasi dan berkembang di tengah dinamika zaman. Ini juga membantu kita memahami
bagaimana pendidikan Islam dapat terus memainkan peran kunci dalam membentuk dan
mempertahankan identitas komunitas muslim di seluruh dunia. Melalui analisis mendalam
terhadap aspek-aspek historis dan kontemporer pendidikan Islam, kita dapat lebih menghargai
kontribusinya yang berkelanjutan terhadap pembentukan identitas sosial dan kultural serta

merumuskan strategi untuk masa depan pendidikan Islam yang lebih inklusif dan relevan.
Metodelogi Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode penelitian literatur untuk mengeksplorasi kontribusi
pendidikan Islam dalam pembentukan identitas kultural dan sosial, baik dalam konteks historis
maupun kontemporer. Metode ini melibatkan pengumpulan dan analisis informasi dari berbagai
sumber literatur yang relevan, termasuk buku, artikel jurnal, disertasi, dan laporan resmi. Proses
dimulai dengan pencarian literatur menggunakan database akademik seperti JSTOR, Google
Scholar, dan ProQuest, dengan fokus pada kata kunci yang terkait seperti "pendidikan Islam,"
"identitas kultural," dan "modernisasi pendidikan Islam." Sumber-sumber yang terpilih adalah yang

terverifikasi dan peer-reviewed untuk memastikan keandalan dan kualitas data.

Setelah pengumpulan data, informasi yang diperoleh dikelompokkan dan dievaluasi
berdasarkan tema utama yang relevan dengan tujuan penelitian. Analisis dilakukan untuk
mengidentifikasi pola dan tren dalam literatur, serta menafsirkan bagaimana pendidikan Islam
mempengaruhi identitas kultural dan sosial. Temuan dari berbagai sumber diintegrasikan untuk
memberikan gambaran yang menyeluruh dan holistik tentang peran pendidikan Islam. Hasil
penelitian disajikan dengan menekankan kontribusi historis, dampak pada identitas, serta tantangan

yang dihadapi pendidikan Islam di era modern. Diskusi dan kesimpulan dari penelitian ini

26



diharapkan dapat memberikan wawasan yang mendalam dan rekomendasi untuk penelitian lebih

lanjut atau praktik pendidikan Islam yang lebih relevan.
Pembahasan

1. Sejarah Pendidikan Islam
A. Masa Awal Pendidikan Islam

Pendidikan Islam dimulai pada masa nabi Muhammad saw. Selama periode ini, pendidikan
berfokus pada pengajaran ajaran agama, akhlak, dan prinsip-prinsip dasar Islam. Nabi Muhammad
saw mempraktikkan dan mengajarkan nilai-nilai Islam melalui kegiatan sehari-hari dan interaksi
langsung dengan para pengikutnya. Pendidikan pada masa ini lebih bersifat informal dan dilakukan
dalam bentuk ceramah, diskusi, dan praktik langsung (Nasr, 2001). Konteks sosial dan politik pada
masa nabi Muhammad saw yaitu masyarakat Arab berada dalam kondisi sosial dan politik yang
penuh tantangan. Masyarakat Quraisy, yang merupakan suku utama di Mekah, dikenal dengan
sistem sosial yang kaku dan penuh dengan praktik-praktik jahiliyah. Pendidikan pada masa ini
bukan hanya tentang mentransmisikan ajaran agama, tetapi juga melawan praktik-praktik buruk
seperti penyembahan berhala dan ketidakadilan sosial. Nabi Muhammad saw menghadapi
tantangan besar dalam menyebarluaskan pesan Islam di tengah masyarakat yang konservatif dan

terkadang menentang perubahan (Peters, 2016).

Pendidikan Islam pada masa nabi Muhammad saw memiliki ciri khas yang mendasar dan
unik. Pendidikan pada masa ini berlangsung dalam konteks kehidupan sehari-hari dan melalui
interaksi langsung antara nabi dan para pengikutnya. Ini merupakan periode pembentukan dasar-
dasar ajaran Islam dan penanaman nilai-nilai moral serta etika yang akan membentuk komunitas
muslim awal. Nabi Muhammad saw mengajarkan ajaran Islam tidak hanya melalui kata-kata, tetapi
juga melalui teladan hidupnya. Sikap dan perilaku nabi adalah metode pendidikan utama,
menunjukkan bagaimana ajaran Islam diterapkan dalam praktik sehari-hari (Gibril, 2008).
Kemudian pengaruh pendidikan nabi Muhammad saw terhadap masyarakat Mekah yang
merupakan pusat perdagangan dan pertemuan budaya, menjadikan metode pendidikan nabi
Muhammad saw juga berfungsi sebagai alat untuk memperbaiki dan mengubah masyarakat. Nabi
Muhammad saw mengajarkan prinsip-prinsip keadilan, egalztarianisme, dan solidaritas sosial yang
bertentangan dengan sistem stratifikasi sosial yang ada pada waktu itu. Melalui pengajaran ini, nabi
Muhammad saw berusaha membangun masyarakat yang lebih adil dan beradab berdasarkan nilai-
nilai Islam (Esposito, 2015). Pendidikan pada masa Nabi sangat menekankan pembentukan
karakter dan akhlak. nabi Muhammad saw mengajarkan nilai-nilai moral seperti kejujuran,

kesabaran, dan kasih sayang sebagai bagian integral dari ajaran Islam (Al-Qaradawi, 2007). Al-

27



Qur'an adalah sumber utama pendidikan Islam, dan nabi Muhammad saw berperan sebagai
penerjemah dan penjelas ayat-ayat Al-Qur'an melalui Hadis. Pengajaran Al-Qur'an dan Hadis

dilakukan secara langsung melalui ceramah dan diskusi (Siddiqi, 2004).

Metode Pengajaran pada masa nabi Muhammad saw pada masa itu dilakukan di masjid.
Masjid berfungsi sebagai pusat pendidikan, di mana nabi Muhammad saw memberikan ceramah
dan mengajarkan ajaran Islam kepada para sahabat. Ini adalah bentuk pendidikan yang informal
tetapi sangat efektif dalam menyebarluaskan ajaran Islam (Hamid, 2002). Masjid sebagai pusat
pendidikan tidak hanya berfungsi sebagai tempat ibadah tetapi juga sebagai ruang untuk diskusi
dan belajar, menciptakan komunitas intelektual yang aktif. Selanjutnya adalah pembelajaran secara
personal yaitu pendidikan sering dilakukan dalam konteks hubungan personal antara Nabi dan para
sahabat. Ini termasuk diskusi langsung, tanya jawab, dan nasihat pribadi yang memperkuat
pemahaman ajaran Islam (Ibn Khaldun, 2005). Metode ini mencerminkan pendekatan yang lebih
individual dan mendalam terhadap pendidikan, di mana pengajaran tidak hanya dilakukan dalam

kelompok tetapi juga dalam interaksi pribadi yang mendalam.

Pendidikan nabi Muhammad saw memengaruhi tidak hanya generasi sahabat tetapi juga
periode setelahnya, yaitu era Khulafaurrasyidin. Para khalifah yang menggantikan nabi Muhammad
saw, seperti Abu Bakar, Umar, Utsman, dan Ali, melanjutkan dan mengembangkan sistem
pendidikan yang telah dimulai oleh nabi. Mereka memperkenalkan reformasi dan sistem
pendidikan yang lebih terstruktur, serta mendirikan lembaga-lembaga pendidikan yang membantu
menyebarluaskan ajaran Islam lebih luas (Lings, 2006). Pendidikan nabi Muhammad saw juga
membentuk dasar-dasar untuk sistem pendidikan Islam yang akan berkembang pada masa-masa
berikutnya. Praktik dan prinsip yang diterapkan selama masa nabi menjadi landasan bagi
perkembangan pendidikan Islam yang lebih formal dan terstruktur pada periode selanjutnya.
Kemudian dalam praktik sosial nabi memberikan pengajaran kepada sahabatnya dan komunitas
muslim pada saat itu melalui praktik kehidupan schari-hari. Nabi Muhammad saw mengajarkan
ajaran Islam melalui kegiatan sehari-hari seperti shalat, puasa, dan haji. Melalui praktik-praktik ini,
para pengikut belajar tentang nilai-nilai dan kewajiban agama (Ali, 2010). Nabi Muhammad saw
juga menckankan pentingnya pendidikan dalam keluarga. Beliau memberikan panduan mengenai
bagaimana mendidik anak-anak dan anggota keluarga lainnya sesuai dengan ajaran Islam (Mujahid,

2006).

Pendidikan Islam dimulai pada masa nabi Muhammad saw periode awal yang sangat
penting dalam sejarah pendidikan Islam. Selama periode ini, fokus utama pendidikan adalah

pengajaran ajaran agama, akhlak, dan prinsip-prinsip dasar Islam. Nabi Muhammad saw

28



mempraktikkan dan mengajarkan nilai-nilai Islam melalui kegiatan schari-hari dan interaksi
langsung dengan para pengikutnya. Pendidikan pada masa ini bersifat informal dan dilakukan
dalam bentuk ceramah, diskusi, dan praktik langsung (Nasr, 2001). Perkembangan dan pengaruh
metode pendidikan nabi Muhammad saw memiliki dampak yang signifikan dalam membentuk

struktur dan prinsip pendidikan Islam yang akan diteruskan oleh generasi-generasi berikutnya.
B. Pendidikan Islam Pada Abad Pertengahan

Pendidikan Islam pada abad pertengahan tidak bisa dilepaskan dari konteks politik dan
sosial dunia Islam. Setelah berkembangnya kekuasaan Islam pada masa dinasti Umayyah dan
Abbasiyah, terjadi perkembangan pesat dalam lembaga pendidikan, yang bertujuan untuk
melestarikan ajaran Islam sekaligus memperdalam ilmu pengetahuan. Salah satu inovasi penting
pada masa ini adalah pembentukan madrasah, yang menjadi model pendidikan formal. Madrasah
Nizamiyah, didirikan oleh Nizam al-Mulk pada abad ke-11 di Baghdad, adalah salah satu contoh
paling menonjol. Lembaga ini tidak hanya fokus pada ilmu agama seperti figh dan tafsir, tetapi juga
mengajarkan ilmu sekuler seperti matematika, filsafat, dan kedokteran (Murray, 2015). Selain itu,
Azzam (2021) juga menckankan pentingnya madrasah dalam penyebaran ilmu pengetahuan di
dunia Islam. Baghdad adalah pusat intelektual yang berkembang pesat, terutama selama masa
Kekhalifahan Abbasiyah. Didirikannya Bait al-Hikmah (Rumah Kebijaksanaan) oleh khalifah Al-
Ma'mun pada abad ke-9 menandai awal era penetjemahan karya-karya Yunani, Persia, dan India
ke dalam bahasa Arab. Selain penerjemahan, bait al-Hikmah juga berfungsi sebagai perpustakaan
dan pusat penelitian. Tokoh-tokoh seperti Hunayn ibn Ishaq, yang menerjemahkan karya-karya
Galen dan Hippocrates, memainkan peran penting dalam memperkenalkan ilmu kedokteran
Yunani ke dunia Islam (Gutas, 2019). Kemudian, Cordoba, yang berada di bawah kekuasaan
kekhalifahan Umayyah, juga menjadi pusat intelektual penting. Pada puncak kejayaannya, Cordoba
memiliki perpustakaan dengan lebih dari 400.000 manuskrip. Ilmuwan dari seluruh dunia Muslim
berkumpul di kota ini untuk mendalami ilmu pengetahuan. Filsafat, astronomi, matematika, dan
kedokteran adalah beberapa disiplin ilmu yang berkembang pesat di Cordoba. Salah satu tokoh
penting dari Cordoba adalah Ibn Rushd (Awerroes), yang terkenal karena karyanya dalam filsafat
Apistotelian dan pengaruhnya terhadap pemikiran Barat (Gutas, 2019).

Ilmuwan Muslim pada abad pertengahan tidak hanya melestarikan ilmu pengetahuan dari
peradaban sebelumnya, tetapi juga berinovasi dan mengembangkan disiplin-disiplin baru. Dalam
bidang matematika, Al-Khwarizmi memperkenalkan konsep aljabar, yang kemudian menjadi dasar
bagi perkembangan matematika modern. Karya-karyanya, seperti Kitab alJabr wa al-Mugabala,

diterjemahkan ke dalam bahasa Latin dan digunakan di universitas-universitas Eropa (Rosenthal,

29



2017). Di bidang kedokteran, Ibn Sina (Awicenna) menyusun A/~Qanun fi al-Tibb (The Canon of
Medicine), yang menjadi standar dalam dunia kedokteran selama beberapa abad di Eropa dan dunia
Islam. Karyanya ini adalah kompendium besar yang mencakup pengobatan, anatomi, dan farmasi,
serta berisi teori-teori yang melampaui pemikiran kedokteran pada masanya (Makdisi, 2019). Selain
Ibn Sina, Al-Razi (Rhazes) juga menjadi tokoh penting dalam bidang kedokteran. Karyanya A/
Hawi adalah ensiklopedia kedokteran yang digunakan selama beberapa abad sebagai referensi
utama dalam dunia medis. Al-Razi juga dikenal atas karyanya yang inovatif dalam bidang farmasi

dan pengobatan penyakit menular (Berkey, 2020).

Sistem pengajaran pada masa ini sangat didasarkan pada metode halaqah, di mana para
pelajar duduk mengelilingi seorang guru dan mendiskusikan berbagai topik ilmu pengetahuan.
Masjid memainkan peran ganda sebagai tempat ibadah dan pendidikan. Pengajaran dalam bentuk
halagah memungkinkan para pelajar berinteraksi langsung dengan guru, serta mengajukan
pertanyaan dan berdiskusi tentang ilmu yang diajarkan. Sistem ini juga membantu memupuk
hubungan guru dan murid yang erat, di mana guru tidak hanya menjadi pengajar tetapi juga
pembimbing spiritual (Walbridge, 2021). Selain metode halaqah, pengajaran formal di madrasah
lebih terstruktur. Pengajaran dimulai dengan ilmu-ilmu dasar seperti tata bahasa Arab (nahwu),
retorika, dan logika, sebelum beralih ke ilmu yang lebih tinggi seperti teologi, filsafat, dan hukum
Islam. Ujian biasanya dilakukan dalam bentuk ujian lisan, di mana siswa harus menunjukkan

kemampuan hafalan dan pemahaman mendalam terhadap teks-teks yang dipelajari (Makdisi, 2019).

Perpustakaan memainkan peran vital dalam dunia pendidikan Islam pada abad
pertengahan. Perpustakaan-perpustakaan besar, seperti yang ada di Baghdad, Kairo, dan Cordoba,
menjadi pusat bagi para ilmuwan untuk menyalin, mempelajari, dan mengembangkan ilmu
pengetahuan. Perpustakaan di Kairo, misalnya, dikenal karena menyimpan ribuan manuskrip yang
mencakup berbagai bidang ilmu, mulai dari ilmu agama hingga ilmu sekuler (Gutas, 2019). Karya-
karya ilmiah sering kali disalin oleh para pelajar sebagai bagian dari proses belajar mereka.
Manuskrip-manuskrip ini juga menjadi barang berharga yang diwariskan dari generasi ke generasi.
Proses penyalinan manual memperlihatkan pentingnya pengajaran dan penyebaran ilmu di dunia

Islam pada masa itu.

Meskipun pendidikan wanita di abad pertengahan tidak seluas pendidikan pria, ada
beberapa contoh tokoh wanita yang memiliki kontribusi penting dalam bidang pendidikan dan
ilmu pengetahuan. Salah satu contoh adalah Fatimah al-Fihri, yang mendirikan Universitas al-
Qarawiyyin di Fez pada abad ke-9. Universitas ini tetap beroperasi hingga sekarang dan diakui

sebagai salah satu universitas tertua di dunia (Roded, 2017). Di samping itu, beberapa wanita

30



terlibat dalam pengajaran ilmu agama, terutama hadis. Mereka sering kali belajar dari ayah atau
keluarga mereka yang terlibat dalam pendidikan agama dan melanjutkan tradisi keilmuan dalam

lingkup rumah tangga atau komunitas.

Pendidikan Islam pada abad pertengahan memainkan peran penting dalam transfer
pengetahuan dari dunia Islam ke Eropa, terutama selama periode Renaisans. Pusat penerjemahan
di Toledo, Spanyol, menjadi pintu gerbang bagi masuknya ilmu pengetahuan Islam ke dunia barat.
Karya-karya ilmuwan Muslim diterjemahkan ke dalam bahasa Latin, dan konsep-konsep seperti
aljabar, astronomi, dan kedokteran diperkenalkan ke universitas-universitas di Eropa (Rosenthal,
2017). Para ilmuwan Eropa seperti Thomas Aquinas dan Roger Bacon banyak dipengaruhi oleh
karya-karya Ibn Rushd dan Al-Ghazali. Melalui interaksi intelektual ini, pendidikan Islam pada
abad pertengahan membantu membentuk perkembangan intelektual di Eropa yang kemudian

dikenal sebagai zaman pencerahan.

Pendidikan Islam pada abad pertengahan memainkan peran fundamental dalam
perkembangan ilmu pengetahuan dan filsafat global. Melalui lembaga seperti madrasah dan
perpustakaan besar, pendidikan Islam tidak hanya melestarikan warisan intelektual dari peradaban
sebelumnya, tetapi juga memperkenalkan inovasi yang berdampak pada dunia barat dan kemajuan

ilmu pengetahuan modern.
3. Pendidikan Islam Pada Masa Modern

Pendidikan Islam pada masa modern menghadapi tantangan dari pengaruh barat, terutama
sejak kolonialisme yang berdampak pada sistem pendidikan Islam tradisional. Negara-negara
Muslim mulai mengadopsi pendidikan barat, yang menyebabkan reformasi dalam sistem
pendidikan Islam agar tetap relevan dalam konteks modernisasi. Pemikir-pemikir seperti
Muhammad Abduh dan Jamaluddin al-Afghani memimpin gerakan reformasi untuk memperbarui
kurikulum pendidikan, yang menggabungkan ilmu agama dengan ilmu pengetahuan sekuler
(Hefner, 2018). Di Mesir, Muhammad Abduh memperkenalkan reformasi di Al-Azhar untuk
memasukkan ilmu pengetahuan modern, seperti matematika dan sains, dalam kurikulum Islam.
Usaha reformasi pendidikan ini juga terlihat di berbagai negara lain, seperti Indonesia dengan
organisasi Muhammadiyah yang didirikan pada tahun 1912. Muhammadiyah memainkan peran
penting dalam memodernisasi pendidikan Islam dengan menggabungkan studi agama dan ilmu

sekuler di madrasah dan pesantren (Azra, 2015).

Pendidikan Islam modern tidak hanya terbatas pada madrasah tradisional tetapi juga

mencakup sekolah-sekolah Islam modern. Di Indonesia, pesantren modern seperti pondok

31



modern Darussalam Gontor menawarkan pendidikan yang seimbang antara ilmu agama dan
pengetahuan umum. Selain itu, Pesantren Walisongo di Semarang juga telah beradaptasi dengan
perkembangan zaman dengan mengintegrasikan kurikulum yang mencakup teknologi informasi
dan ilmu sosial dalam pendidikan Islam (Kurniawan, 2021). Universitas-universitas Islam
internasional, seperti Universitas Islam Internasional Malaysia (IIUM), menjadi contoh bagaimana
pendidikan Islam beradaptasi dengan perkembangan dunia global (Arifin & Zainuddin, 2017).
Globalisasi dan kemajuan teknologi memberikan pengaruh besar terhadap pendidikan Islam.
Teknologi digital memungkinkan pendidikan jarak jauh dan e-learning menjadi bagian dari
kurikulum di berbagai sekolah dan universitas Islam. Platform seperti Universitas Islam Online
membantu pelajar muslim dari seluruh dunia mengakses ilmu pengetahuan dengan cara yang lebih

fleksibel dan efisien (Zaman & Nasir, 2016).

Pendidikan Islam pada masa modern menghadapi tantangan ketidakseimbangan antara
ilmu agama dan ilmu pengetahuan sekuler. Banyak negara Muslim masih berusaha memperbarui
kurikulum pendidikan mereka agar lebih relevan dengan kebutuhan zaman modern. Di Indonesia,
hal ini terlihat dalam upaya untuk meningkatkan integrasi antara pendidikan agama dan
pengetahuan umum di sekolah-sekolah Islam. Sebagai contoh, reformasi kurikulum di UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta menggabungkan mata pelajaran agama dengan ilmu pengetahuan terapan
untuk mempersiapkan mahasiswa menghadapi dunia kerja yang semakin kompleks (Rohman,
2022). Akses terhadap pendidikan berkualitas juga masih menjadi isu utama di beberapa negara,
terutama di kawasan pedesaan atau negara berkembang. Pendidikan perempuan di dunia Islam

juga menjadi fokus perhatian, dengan upaya untuk meningkatkan partisipasi perempuan dalam

pendidikan (Pohl, 2019).

Di Indonesia, pendidikan Islam telah mengalami modernisasi signifikan. Pesantren dan
madrasah mengadopsi kurikulum nasional yang menggabungkan pendidikan agama dan
pengetahuan umum. Universitas-universitas Islam negeri, seperti Universitas Islam Negeri (UIN),
menyediakan program studi yang mencakup disiplin ilmu sosial, sains, dan teknologi. Perubahan
ini menunjukkan bagaimana pendidikan Islam di Indonesia terus berkembang sesuai dengan
kebutuhan modern (Fauzi, 2019). Selain itu, kebijakan pemerintah dalam mendukung pendidikan
Islam, seperti melalui dana pendidikan Islam dan program beasiswa santri, juga berperan penting

dalam memperkuat kualitas pendidikan di pesantren dan madrasah (Wahid, 2021).

Pendidikan Islam pada masa modern telah berkembang seiring dengan perubahan global,

menyeimbangkan antara tradisi agama dan ilmu pengetahuan sekuler. Melalui reformasi dan adopsi

32



teknologi, pendidikan Islam berusaha mempertahankan relevansinya sambil menjawab tantangan

yang dihadapi dunia muslim di era globalisasi.
2. Pendidikan Islam terhadap Identitas Kultural dan sosial dalam Masyarakat Muslim

Pendidikan Islam merupakan pilar penting dalam pembentukan dan pemeliharaan identitas
kultural umat Muslim di seluruh dunia. Pendidikan ini mencakup lebih dari sekadar ajaran agama;
ia berfungsi sebagai jembatan antara ajaran agama dan budaya lokal, serta sebagai instrumen yang
membentuk karakter dan nilai-nilai sosial masyarakat. Dalam konteks globalisasi dan modernisasi,
pendidikan Islam menghadapi tantangan besar dalam mempertahankan identitas kultural sembari
beradaptasi dengan perubahan zaman. Dalam pembentukan nilai-nilai sosial dan kultural,
pendidikan Islam berperan penting dalam mendefinisikan identitas Muslim. Di banyak masyarakat
Muslim, nilai-nilai seperti tanggung jawab sosial, solidaritas komunitas, dan etika dalam kehidupan
sehari-hari merupakan bagian integral dati pendidikan agama. Melalui pelajaran tentang Al-Qur'an
dan Hadis, pendidikan Islam menanamkan nilai-nilai ini sejak usia dini. Lembaga pendidikan Islam
tradisional seperti madrasah dan pesantren berfungsi sebagai pusat untuk menyebarluaskan dan

menguatkan nilai-nilai ini dalam kehidupan sehari-hari (Azra, 2015).

Pendidikan Islam juga memainkan peran kunci dalam pelestarian budaya lokal. Di banyak
negara, sistem pendidikan Islam telah berhasil mengintegrasikan ajaran agama dengan elemen-
elemen budaya lokal, seperti bahasa, seni, dan tradisi ritual. Misalnya, di Afrika Utara dan Asia
Tenggara, pendidikan Islam telah beradaptasi dengan konteks lokal untuk menciptakan identitas
kultural yang khas. Di Indonesia, pesantren tidak hanya mengajarkan ajaran Islam tetapi juga
melestarikan kebudayaan lokal, seperti seni tradisional dan adat istiadat, yang membantu
memperkuat identitas kultural masyarakat Muslim (Pohl, 2019). Pendidikan Islam di Indonesia
juga berperan penting dalam melestarikan nilai-nilai budaya lokal melalui kurikulum yang
mengintegrasikan pendidikan agama dengan pelajaran budaya daerah. Ini menciptakan sinergi
antara ajaran agama dan budaya lokal, yang membantu generasi muda memahami dan menghargai

warisan budaya mereka (Azra, 2015).

Pendidikan Islam berfungsi untuk membentuk etos kerja dan etika sosial yang kuat. Melalui
pengajaran prinsip-prinsip seperti keadilan, kejujuran, dan tanggung jawab, pendidikan Islam
membantu membentuk karakter individu dan sikap mereka terhadap masyarakat. Ini tercermin
dalam banyak aspek kehidupan masyarakat Muslim, dari etika bisnis hingga hubungan sosial.
Pendidikan ini menekankan pentingnya etika dan tanggung jawab sebagai bagian dari identitas
kultural Muslim yang diharapkan dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari (Fauzi, 2019). Di

Indonesia, pesantren sering kali menjadi contoh bagaimana pendidikan Islam dapat membentuk

33



etika sosial yang kuat dan memberikan kontribusi pada pengembangan komunitas yang lebih baik

(Arifin, 2018).

Di berbagai negara, pendidikan Islam telah beradaptasi dengan konteks lokal untuk
menciptakan sistem pendidikan yang relevan dengan budaya setempat. Di Indonesia, misalnya,
kurikulum madrasah menggabungkan pendidikan agama dengan pengetahuan umum. Ini
mencerminkan sintesis antara tradisi Islam dan nilai-nilai lokal, di mana pendidikan agama dan
budaya lokal betjalan berdampingan. Proses ini menciptakan identitas kultural yang unik, di mana
generasi muda dapat memahami dan menghargai ajaran agama sekaligus melestarikan budaya lokal

mereka (Azra, 2015).

Pendidikan Islam juga berperan dalam pelestarian bahasa dan sastra sebagai elemen penting
dari identitas kultural. Di dunia Arab, pendidikan Islam berkontribusi pada pelestarian bahasa Arab
klasik yang digunakan dalam Al-Qur'an, sementara di negara-negara seperti Indonesia dan
Malaysia, bahasa Arab dan bahasa lokal dipertahankan sebagai bagian dari kurikulum pendidikan.
Sastra Islam, termasuk karya-karya sufi seperti Jalaluddin Rumi dan Ibnu Arabi, juga diajarkan
dalam pendidikan Islam dan berkontribusi pada pembentukan identitas kultural Muslim (Rippin,
2012). Selain itu, seni dan arsitektur merupakan bagian integral dari identitas kultural Islam, dan
pendidikan Islam memainkan peran penting dalam mempertahankan dan mengembangkan aspek-
aspek ini. Pendidikan seni dalam Islam, termasuk kaligrafi dan seni ukir, diajarkan di banyak
lembaga pendidikan Islam dan menjadi simbol budaya yang memperkuat identitas kultural.
Arsitektur masjid dan bangunan bersejarah lainnya juga mencerminkan nilai-nilai Islam dan budaya

lokal, yang merupakan hasil dari pendidikan dan pelatihan dalam bidang ini (Munir, 2019).

Di era globalisasi, pendidikan Islam menghadapi tantangan besar dalam mempertahankan
identitas kultural di tengah pengaruh budaya Barat dan modernisasi yang cepat. Banyak negara
Muslim berusaha menyeimbangkan antara menjaga tradisi Islam dan menerima inovasi modern.
Pendidikan Islam yang modern berusaha menjawab tantangan ini dengan mengintegrasikan
teknologi dan ilmu pengetahuan kontemporer ke dalam kurikulum, sementara tetap
mempertahankan nilai-nilai agama sebagai inti dari identitas kultural Muslim (Zaman & Nasir,
2016). Oleh sebab itu, pendidikan Islam berfungsi sebagai alat penting untuk menjaga ketahanan
kultural umat Muslim di tengah arus globalisasi. Melalui pendidikan, nilai-nilai Islam seperti
solidaritas komunitas, toleransi, dan etika sosial dipertahankan dan diteruskan kepada generasi
muda. Pendidikan ini membantu umat Muslim mempertahankan identitas mereka di tengah
tekanan modernisasi dan homogenisasi budaya global. Ini termasuk penckanan pada pentingnya

pelestarian bahasa, seni, dan tradisi lokal dalam kurikulum pendidikan (Arifin & Zainuddin, 2017).

34



Selain mempertahankan identitas kultural lokal, pendidikan Islam juga berkontribusi pada
pembentukan identitas kultural global bagi umat Muslim. Pendidikan Islam modern, terutama
melalui lembaga-lembaga pendidikan tinggi internasional seperti Universitas Al-Azhar di Mesir dan
Universitas Islam Internasional Malaysia (IIUM), menciptakan platform di mana pelajar Muslim
dari berbagai negara dapat berbagi pengetahuan dan pengalaman, schingga membentuk identitas
Muslim global yang kuat. Pendidikan ini memungkinkan pertukaran budaya dan ide yang

memperkaya pemahaman tentang identitas kultural di tingkat global (Hefner, 2018).

Pendidikan Islam di Indonesia memainkan peran besar dalam membentuk identitas
kultural Muslim Nusantara. Pesantren dan madrasah tidak hanya mengajarkan ajaran Islam tetapi
juga melestarikan kebudayaan lokal seperti seni tradisional, adat istiadat, dan bahasa daerah. Ini
menciptakan identitas kultural yang unik di mana generasi muda tidak hanya memahami dan
mempraktikkan ajaran agama tetapi juga menghargai dan menjaga budaya lokal mereka (Azra,
2015). Di Afrika Utara, pendidikan Islam berfungsi sebagai pelestari identitas kultural di tengah
pengaruh kolonialisme Barat dan modernisasi. Lembaga pendidikan Islam di negara-negara seperti
Maroko dan Tunisia berperan penting dalam menjaga tradisi lokal, bahasa Arab, dan nilai-nilai
Islam, yang menjadi inti dari identitas kultural masyarakat di wilayah tersebut. Pendidikan ini
membantu masyarakat mempertahankan warisan budaya mereka sekaligus menghadapi tantangan
perubahan zaman (Pohl, 2019). Di Timur Tengah, pendidikan Islam memiliki peran penting dalam
menjaga identitas kultural di tengah perubahan sosial dan politik. Misalnya, di Arab Saudi,
kurikulum pendidikan Islam sangat menekankan pada nilai-nilai tradisional dan ajaran agama
sebagai cara untuk memperkuat identitas nasional dan kultural. Di negara-negara seperti Qatar dan
Uni Emirat Arab, pendidikan Islam diintegrasikan dengan pendidikan umum untuk menciptakan
keseimbangan antara modernitas dan tradisi (Miller, 2020). Di negara-negara Barat seperti Amerika
Serikat dan Inggris, pendidikan Islam menghadapi tantangan unik dalam mempertahankan
identitas kultural di tengah masyarakat yang multikultural. Lembaga pendidikan Islam di negara-
negara ini berusaha untuk memberikan pendidikan yang sesuai dengan kebutuhan komunitas
Muslim sambil berintegrasi dengan sistem pendidikan umum. Ini termasuk penckanan pada
pembelajaran bahasa Arab, studi Islam, dan pelestarian budaya, serta upaya untuk menciptakan

identitas Muslim yang kuat di tengah keragaman budaya (Khan, 2021).
Kesimpulan

Pendidikan Islam memiliki peran yang sangat signifikan dalam membentuk identitas
kultural dan sosial masyarakat Muslim sejak masa Nabi Muhammad SAW hingga era modern.

Dalam sejarahnya, pendidikan Islam tidak hanya terbatas pada penyebaran ajaran agama, tetapi

35



juga mencakup perkembangan ilmu pengetahuan di berbagai bidang seperti matematika,
kedokteran, dan filsafat. Pada masa Nabi Muhammad SAW, pendidikan lebih bersifat informal,
dengan penckanan pada pengajaran nilai-nilai moral dan etika melalui praktik kehidupan schari-
hari. Masa ini menjadi dasar bagi perkembangan sistem pendidikan Islam di kemudian hari,

terutama pada era Khulafaurrasyidin dan dinasti-dinasti besar Islam.

Pada abad pertengahan, pendidikan Islam berkembang pesat dengan didirikannya
madrasah-madrasah dan pusat-pusat intelektual seperti Bait al-Hikmah dan universitas di dunia
Islam. Pendidikan pada masa ini menjadi jembatan bagi pengembangan dan transfer ilmu
pengetahuan ke Eropa, yang pada akhirnya turut memicu kebangkitan Renaisans. Pendidikan Islam
pada masa ini juga berkontribusi pada pembentukan peradaban global melalui inovasi dan

penerjemahan karya-karya besar dari peradaban lain.

Di Indonesia, pendidikan Islam memiliki kekhasan tersendiri, di mana lembaga-lembaga
seperti pesantren tidak hanya fokus pada penyebaran ilmu agama, tetapi juga memainkan peran
dalam melestarikan tradisi budaya lokal. Seiring dengan perkembangan zaman, pendidikan Islam
di Indonesia menghadapi tantangan globalisasi dan teknologi modern. Namun, dengan melakukan
adaptasi melalui inovasi dalam metode pengajaran dan kurikulum, pendidikan Islam tetap relevan

dan efektif dalam membentuk identitas kultural masyarakat Muslim Indonesia.

Secara keseluruhan, peran pendidikan Islam dalam pembentukan identitas kultural dan
sosial tidak bisa dipisahkan dari kontribusinya dalam pengembangan ilmu pengetahuan,
pembentukan karakter, dan pemeliharaan tradisi. Melalui pendidikan, Islam terus memainkan
peran kunci dalam menjaga nilai-nilai yang membentuk komunitas Muslim di seluruh dunia, baik

dalam konteks historis maupun modern.
Daftar Pustaka

Ali, A. (2017). Daily practices of the Prophet Muhammad and their educational impact. Islamic
Studies Journal, 18(2), 50-63.

Arifin, 1. (2018). Pendidikan Islam dan Etika Sosial di Indonesia. Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan,
20(2), 147-160.

Arifin, 1., & Zainuddin, Z. (2017). Education and cultural integration in Muslim countties.
International Journal of Islamic Education, 9(2), 123-135.

Ahmed, I. (2019). Globalization and Islamic education: Adapting to modern challenges. Islamic
Studies Jonrnal, 56(2), 145-162.

Azra, A. (2015). Pesantren dan Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Rajawali Pers.

36



Berkey, J. P. (2020). The formation of Islam: Religion and society in the Near East, 600-1800. Harvard
University Press.

Berkey, J. P. (2021). The transmission of knowledge in the medieval Islamic world. Cambridge University
Press.

Cook, M. (2022). Modern challenges in Islamic education: Balancing tradition and innovation.
Rontledge.

Fauzi, M. (2019). Modernisasi pendidikan Islam di Indonesia: Sebuah tinjavan. Jurnal Pendidikan
Istam, 6(1), 25-40.

Gibril, A. (2019). The role of prophetic education in the development of early Islamic education.
Journal of Islamic Studies, 12(3), 45-58.

Gutas, G. (2019). Islamic philosophy, science, culture, and religion: Studies in honor of Dimitri Gutas. Brill.

Hamid, M. (2022). Mosques as centers of learning in eatly Islam. Isiamic History Review, 16(1), 65-
78.

Hasan, N. (2018). Pendidikan Isiam di Indonesia: Sejarabh dan konteks kontemporer. Jakarta: Prenadamedia
Group.

Hetner, R. W. (2018). Islam in the modern wozld: The impact of globalization and reform. Journal
of Muslim Studies, 14(3), 295-310.

Ibn Khaldun, I. (2019). The educational methods of the Prophet Muhammad. Journal of Middle
Eastern Studies, 21(4), 112-126.

Khan, A. (2020). Group learning and prophetic teachings. Muslim Educational Review, 19(3), 89-104.

Khan, M. A. (2021). Islamic education in Western contexts: Challenges and opportunities. Journal
of Global Islamic Studies, 18(1), 45-60.

Makdisi, G. (2019). The rise of colleges: Institutions of learning in Isiam and the West. Islamic Texts Society.

Miller, M. A. (2020). Islamic education and identity in the Gulf region. Middle Eastern Studies, 52(4),
509-523.

Munir, M. (2019). The role of Islamic art and architecture in cultural identity. Journal of Islamic Art
and Culture, 13(2), 77-90.

Murray, J. (2015). Medieval Isiamic education: Schools, scholars, and curviculum. Routledge.
Nasr, S. H. (2020). Islamic education: Its history and philosophy. Oxford University Press.
Nasution, H. (2016). S¢jarah Pendidikan Islam di Indonesia. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Pohl, J. (2019). Islamic education and cultural preservation in Africa. African Studies Review, 62(1),
85-100.

Rahman, S. (2021). Islamic education in the 21st century: Maintaining relevance and integrity.
Educational Review, 73(4), 525-540.

37



Rippin, A. (2012). Islamic education and literary tradition. Islamic Studies Journal, 8(2), 175-190.
Roded, R. (2017). Women in Islam: A historical and theological overview. Routledge.
Rosenthal, F. (2017). A history of Muslim historiography. Brill.

Siddigi, M. (2021). Hadith and Qut'an in early Islamic education. International Journal of Islamic
Education, 14(2), 22-34.

Sutrisno, M. (2020). Technological adaptation in Islamic education: The Indonesian experience.
Journal of Islamic Edncation, 14(1), 88-104.

Walbridge, J. (2021). The Istamic scholarly tradition: Its impact on Enropean education. Oxford University
Press.

Zaman, M. Q. (2017). Islamic education and the role of religions institutions. Oxford University Press.

Zaman, M. Q., & Nasir, H. (2016). Globalization and the challenges for Islamic education. Globa/
Education Review, 3(1), 112-125.

Zarkasyi, A. (2017). Pesantren and local traditions: Preserving cultural heritage in Indonesia. Yogyakarta:
LKS.

38



