
1 
 

AL-WIHDAH  
Jurnal Pendidikan Islam 

Vol.2, No.1, Juni 2024 
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Nurussalam OKU Timur 

ISSN : 3031-1098   

 
TEORI BAYANI DALAM PENDIDIKAN DAN PENGEMBANGNNYA 

DALAM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

Dyah Putri Musyarofah 
Guru PAI SMK Ma’arif 1 Sleman, Yogyakarta 

dyahputrimusyarofah@gmail.com 
 

Abstract 

The writing of this paper aims to provide a treasure of knowledge about bayani theory in education and its development in Islamic 
Education. To obtain data that is in accordance with the topic of discussion, the author uses library research, which is a method of 
obtaining data from books that are relevant to the discussion in this paper. From the results of the search for books related to the title 
of this paper, it can be concluded that the essence of learning design includes four components (students, goals, methods, and evaluation) 
and topic analysis. The four components are influenced by learning and learning theories, while topic analysis is a learning design 
generated from a particular discipline.  

Keyword: Theory Bayani, Islamic Education 

Abstrak 

Penulisan makalah ini bertujuan untuk memberikan khazanah ilmu pengetahuan mengenai teori bayani dalam 
pendidikan dan pengembangannya dalam Pendidikan Agama Islam. Untuk memperoleh data yang sesuai dengan 
topic pembahasan tersebut penulis menggunakan penelitian kepustakaan (Library research), yaitu metode untuk 
memperoleh data dari buku-buku yang relevan dengan pembahasan dalam makalah ini. Dari hasil penelusuran 
buku-buku tersebut yang berkaitan dengan judul makalah ini dapat disimpulkan bahwa Esensi desain pembelajaran 
mencakup empat komponen (siswa, tujuan, metode, dan evaluasi) serta analisis topic. Empat komponen tersebut  
dipengaruhi oleh teori belajar dan pembelajaran, sedangkan analisis topic merupakan desain pembelajaran yang 
dihasilkan dari disiplin ilmu tertentu. 

Kata kunci: Teori Bayani, Pendidikan Agama Islam 

PENDAHULUAN 

Dalam filsafat ilmu, epistemologi sering disebut dengan teori pengetahuan. Sebagai disiplin ilmu, 

ia mencakup tiga bagian dasar, pertama, ontologi yang menyangkut apa hakikat ilmu, sifat dasar dan 

kebenaran yang inheren di dalamnya. Kedua, epistemologi yang menyangkut persoalan sumber dan sarana 

serta tata-cara untuk mencapai struktur dan klarifikasi ilmu serta bagaimana seseorang memperoleh ilmu 

pengetahuan. Ketiga, aksiologi yang menyangkut parameter kebenaran serta kaidah penerapan ilmu dalam 

dunia praktis (Suyudi, 2005). 

Tradisi keilmuan Islam secara global dapat dipetakan dalam tiga kategori: Bayani, Burhani, dan 

Irfani. Ketiga istilah ini, walaupun secara literal sudah ada dalam berbagai teks keislaman, seperti dalam al-

Qur’an, bahasa Arab, Filsafat, dan kalam, namun ketiga istilah tersebut muncul sebagai suatu bentuk 

penalaran atau epistemoologi keilmuan Islam baru belakangan ini ketika Muhammad Abed al-Jabiri 



2 
 

melakukan dekonstruksi atas tradisi keilmuan Islam dalam proyek “Kritik Nalar Arab”-nya (Sembodo, 

2018). 

Pendidikan Islam, sebagaimana menurut Jalaludin Rahmat, bukan sekedar proses penanaman 

nilai-nilai moral untuk membentengi diri dari akses negatif globalisasi, tetapi yang paling urgen bagaimana 

nilai-nilai tersebut mampu berperan sebagai kekuatan pembebas dari himpitan kebodohan, kemiskinan 

dan keterbelakangan sosial budaya dan ekonomi. Kandungan materi pelajaran dalam pendidikan Islam 

selama ini masih berkutat pada tujuan yang bersifat ortodoksi akibat adanya kesalahan dalam memahami 

konsep-konsep pendidikan yang masih bersifat dikotomis, yakni pemisahan antara pendidikan agama dan 

pendidikan umum(M.Zainuddin, 2013). 

Dari tiga hal diatas. Makalah ini ditulis untuk menjelaskan focus mengenai nalar bayani dalam 

dunia pendidikan serta pengembangannya dalam Pendidikan Agama Islam. 

METODE 

Jenis penelitian ini adalah penelitan kepustakaan atau library research, (dalam Nana Syaodih, 2009: 

52) penelitian kepustakaan atau library research merupakan serangkaian penelitian yang berkenaan dengan 

metode pengumpulan data pustaka, atau penelitian yang obyek penelitiannya digali melalui beragam 

informasi kepustakaan sepertu buku, ensiklopedi, jurnal ilmiah, koran, majalah, dan dokumen. 

Penelusuran pustaka lebih daripada sekedar melayani fungsi-fungsi yang disebutkan untuk 

memperoleh data penelitiannya. Tegasnya riset pustaka membatasi kegiatannya hanya pada bahan-bahan 

koleksi perpustakaan saja tanpa memerlukan riset lapangan (Mestika, 2008). Untuk memperoleh data yang 

sesuai dengan topik permasalahan tersebut penulis menggunakan penelitian kepustakaan (library 

research), yaitu metode untuk memperoleh data dari buku-buku yang relevan dengan pembahasan dalam 

makalah ini yaitu yang berkaitan dengan teori desain pembelajaran. 

PEMBAHASAN 

Pengertian 

Kata bayan yang terdiri dari huruf-huruf ba-ya-nun, secara lughawi mengandung lima pengertian; 

1) al-washl, 2) al-fashl, al-bu’du dan al-firaq, 3) al-zuhur dan al-wuduh, 4) al fashahah dan al-qudrah dalam 

menyampaikan pesan atau maksud, 5) manusia yang mempunyai kemampuan berbicara fasih dan 

mengesankan (Sembodo, 2018). 

Bayani dalam bahasa Arab berarti penjelasan (explanation). Arti asal katanya adalah menyingkap 

dan menjelaskan sesuatu, yaitu menjelaskan maksud suatu pembicaraan dengan menggunakan lafadz yang 

paling baik (komunikatif). Para ahli ushil fiqh memberikan pengertian, bahwa bayan adalah upaya 



3 
 

menyingkap makna dari suatu pembicaraan (kalam) serta menjelaskan secara terinci hal-hal yang 

tersembunyi dari pembicaraan tersebut kepada para mukallaf. Artinya bisa disebut sebagai upaya 

mengeluarkan suatu ungkapan dari keraguan menjadi jelas. 

Al-Jabiri memaknai secara etimologis, dengan mengacu kepada kamus Lisan al-Arab karya Ibn 

Mandzur, yang di dalamnya tersedia materi-materi bahasa Arab sejak permulaan masa tadwin, yang masih 

mempunyai makna asli yang belum tercampuri oleh pengertian lain, karena dari makna asli tersebut akan 

diketahui watak dan situasi yang mengitarinya (M. Abid, 1993). Makna al-bayan di sini mengandung empat 

pengertian, yakni al-fasl wa al-infisahl dan al-dzuhur wa al-idzhar, atau bila disusun secara hierarkis atas dasar 

pemilahan antara metode (manhaj) dan visi (ru’yah) dalam epistemologi bayani, dapat disebutkan bahwa al-

bayan sebagai metode berarati al-fasl wa al-infishal, sementara al-bayan sebagai visi berarti al-dzuhur wa al-

idzhar (M. Muslih, 2004). 

Dalam perspektif linguistik, suatu perspektif yang berbeda dengan apa yang dikemukakan oleh 

para mufasir, Syekh Muhammad Dawilah al-Edrus membedakan secara hirarkis Bayan dengan Lisan dan 

Kalam. Dalam perspektif ini, bayan merupakan kemampuan mengartikulasi melalui ,tanda-tanda atau 

simbol-simbol. Kemampuan ini bersifat universal, dimiliki oleh semua manusia, dan secara historis-

sosiologis kemampuan mengartikulasi tanda-tanda ini telah diekspresikan manusia dalam bahasa-bahasa 

tertentu. Sedangkan Lisan adalah bahasa, baik itu bahasa Arab, Persi, Yunani, dan bahasa-bahasa lainnya 

yang ada di dunia ini. Ia merupkan bahasa yang dipakai oleh masyarakat tertentu, bersifat khusus dan 

unik. Oleh karenanya, lisan terkait erat dengan dimensi sosial dan budaya. Kemudian Kalam adalah 

pembicaraan antara seseorang dengan pasangannya bicara. Suatu pembicaraan (Kalam) di mungkinkan 

terjadi antara seseorang dengan partnerna dalam kerangka pembicaraan yang disampaikan dalam satu 

bahasa (Lisan). Dari sini, secara hierarkis dapat dipahami bahwa Bayan itu bersifat umum (universal), 

yang kemudian diturunkan dalam bentuk Lisan atau bahasa-bahasa tertentu, dan lebih khusus lagi, Lisan 

ini dijadikan wadah oleh seseorang dengan partnernya dalam pembicaraan-pembicaraan (Kalam) tertentu 

(Sembodo, 2018). 

Wacana pemikiran Arab-Islam mengkategorikan ilmu menjadi dua yaitu ‘aqliyah dan naqliyah, 

antara ilmu bahasa dan agama, yang akhirnya melahirkan dikotomi ilmu. Ilmu bayani pada masa tadwin 

telah menghegemoni seluruh wacana keilmuan Arab-Islam yang di dalamnya karya fiqih yang dihasilkan 

oleh empat imam madzhab, sehingga al-Jabiri memandang ilmu yang dihasilkan oleh produk bayani 

tersebut tidak jauh dari ilmu politik (Suyudi, 2005). 

Bayani sebagai suatu system pemikiran, dapat dipahami sebagai suatu episteme yang menjadikan 

nash (al-Qur’an dan hadist), ijma, dan qiyas sebagai sumber dasar dalam pengetahuan, terutama dalam 

menggambarkan ajaran-ajaran Islam. Dalam konteks ini, nalar Bayani bertumpu pada pemeliharaan teks 



4 
 

(nash), dan oleh karenanya, aktifitas intelektualnya berada dalam hegemoni al-ashl, dan nalarnya 

terkungung dalam tiga pola pemikiran yaitu, al-istinbath, al-qiyas, dan al-istidlal yang banyak teraplikasikan 

dalam ilmu nahwu, balaghah, fiqih, dan kalam (Sembodo, 2018). 

Prinsip Epistemologi bayani 

Al-Jabiri memberi catatan penting krakter utama pengetahuan bayani yang berakar dari tradisi 

Arab Badui atau jahiliyah yaitu:  

1. Prinsip discontinue (infishal), yang memandang bahwa alam seisinya berdiri sendiri dan tidak berkaitan 

antara satu dengan yang lain, yang akhirnya berimplikasi dalam memahami Tuhan dan ciptaan-Nya, 

yang akhirnya memunculkan wacana dikotomi, antara ilmu agama, dan umum (Suyudi, 2005). Prinsip 

ini dibangun dari teori atomisme yang dilontarkan oleh Mu’tazilah dan kemudian diadopsi oleh aliran 

Asy’ariyah. Sebagaimana diketahui teori ini menegaskan bahwa segala sesuatu dan semua peristiwa 

di alam semesta ini secara substansial bersifat terputus-putus. Tidak ada kaitan dengan sesuatu 

lainnya, dan termasuk juga dalam hal perbuatan manusia tidak ada hubungan antara perbuatan yang 

satu dengan perbuatan yang lain kecuali melalui kehendak Ilahi. Dalam teori ini, teori atomisme 

menafikkan hokum kausalitas. 

2. Prinsip keserbamungkinan (tajwiz), yang kurang mengindahkan hukum sebab akibat, dan tidak 

tertarik untuk mencari jawaban “mengapa sesuatu itu terjadi atau tidak terjadi?”. sebagai konsekuensi 

teologis dari prinsip infishal melahirkan prinsip keserbamungkinan ini. Karena kehendak dan 

kekuasaan Allah itu tidak terbatas dan tidak ada yang membatasinya, maka secara logis dimungkinkan 

untuk mengakui bahwa Allah bisa saja berbuat di luar hokum kebiasaan atau hokum kausalitas. Allah 

bisa saja mempertemukan antara dua hal yang bertentangan. Mempertemukan antara kain dengan 

api tanpa terjadinya proses pembakaran pada kain tersebut, atau bisa juga menyatukan antara sifat 

mengetahui sesuatu dengan kebutaan (Sembodo, 2018). 

3. Prinsip kedekatan (muqarabah) sebagai pertimbangan dari prinsip infishal dan tajwiz, yang di 

dasarkan pada kedekatan dan keserupaan yang akhirnya muncul logika analogis-deduktif, yang 

kurang memberikan peluang pendekatan lain (Suyudi, 2005). Sebagaimana telah disinggung 

sebelumnya bahwa qiyas berfungsi sebagai peragkat metodologis, yaitu menganalogikan satu cabang 

hokum dengan hokum asal sebagaimana berlau dalam fiqh. Atau menganalogikan dunia gaib dengan 

dunia riil (istidlal bi al-syahid ‘ala al-gha’ib) sebagaimana berlaku dalam tradisi kalam (Sembodo, 

2018). 

 

 

 



5 
 

Perkembangan epistemologi bayani 

Pada awalnya bayan hanya dipahami sebagai penjelasan (al-wudhu al-idzhar), tetapi akhirnya 

mengalami perkembangan makna sebagai pola piker pada masa tiga tokoh yaitu Al-Syafi’I, Al-Jahiz, dan 

Ibnu Wahb. Al-Syafi’I (W.204 H) berkecenderungan bahwa bayan dalam perspektif dasar penafsiran. Ia 

memaknainya sebagai nama yang mencakup makna yang mengandung persoalan pokok (al-ashl) dan 

berkembang hingga cabang (al-far’). Al-Syafi’i merumuskan hirarkinya yang berkaitan dengan al-Qur’an 

ke dalam lima tingkatan yaitu: 

1. Bayan yang tidak memerlukan penjelasan 

2. Bayan yang beberapa bagiannya membutuhkan penjelasan as-Sunnah 

3. Bayan yang keseluruhannya bersifat umum yang memerlukan penjelasan al-sunnah 

4. Bayan yang tidak terdapat dalam al-Qur’an tetapi terdapat dalam al-Sunnah 

5. Bayan yang tidak terdapat dalam al-Qur’an dan al-Sunnah yang akhirnya muncul qiyas sebagai upaya 

penyelesaiannya.  

Dari lima hirarki tersebut, syafi’i kemudian merumuskna dasar agama yaitu Qur’an, Sunnah, ijma’, 

dan Qiyas (Suyudi, 2018). 

Al-Jahiz (W255 H) untuk memaknai bayan yag tepat, ia menetapkan syarat-syarat yaitu: 

1. Ucapan harus fasih, karena sebagai penentu makna. 

2. Huruf dan lafal harus selektif. 

3. Makna harus terbuka yang dapat didekati dengan lima bentuk penjelasan yaitu lafal, isyarat, tulisan, 

keyakinan dan keadaan/nisbah. 

4. Makna harus indah.  

Sementara Ibnu Wahb merumuskan tingkat kepastian penunjukkannya menjadi empat tingkatan:  

1. Penjelasan dengan menunjukkan bentuk materi pernyataan (bayan bi al-ikhtibar) 

2. Penjelasan dengan pemahaman dalam batin (bayan bi-al qalb) 

3. Penjelasan dengan redaksi lisan (bayan bi al-ibarah) dan  

4. Penjelasan dengan redaksi tulisan (bayan bi al-kitab) 

Tiga pengertian tersebut sama-sama menjadikan teks (nash) sebagai rujukan pokok untuk 

membangun konsepsi tentang alam semesta untuk memperkuat akidah agama. 

Ciri dari metodologi ini bahwa ia senantiasa menjadikan teks sebagai rujukan pokok. Oleh karena 

itu teks juga merupakan sumber pengetahuan, dan untuk mendapatkan pengetahuan, potensi akal harus 

dikerahkan sebagai upaya pembenaran terhadap rujukan utamanya, yaitu teks. Kegigihan usaha tersebut 



6 
 

lazim disebut degan ijtihad, yang dalam frame fikih dikontekskan dengan qiyas dan istinbath. Sementara 

dalam frame kalam dikontekskan dalam istidlal bi al-syahid ‘ala al-ghaib. 

Kerangka piker tersebut berawal dari asumsi, bahwa apapun yang terjadi dalam pengalaman 

hidup, baik yang lampau , yang kini maupun yang akan dating tak satupun yang lepas dari rangkaian 

firman Tuhan dalam nash. Dengan kata lain, bayani merupakan teks baik Qur’an maupun hadist. Setiap 

penafsiran yang berbeda, acuan kebenarannya adalah ekses dari adanya teks yang given. Oleh karena itu 

dalam dunia islam, bayani menjadi aluran yang paling dominan khususunya dalam kajian ulum al-Din 

(Suyudi, 2005). 

Berdasarkan analisis sosio-historis perkembangan nalar Arab, al-Jabiri menggunakan istilah bayan 

sebagai nama salah satu struktur berpikir (episteme) yang , menurut rekonstruksinya, meguasai gerak 

budaya bangsa Arab-Islam yang di dasarkan pada keyakinan keagamaan (Islam) dan dibangun 

berdasarkan teks (nash), ijma’ dan ijtihad. Representasi ‘struktur pikir’ ini terdapat dalam disiplin ilmu 

fiqh, kala, nahwu, dan balaghah. Pengumpulan berbagai disiplin dalam satu kerangka epistemologi ini 

didasarkan atas persamaan karakter masing-masing disiplin, baik dalam hal metodologi maupun 

pendekatan dan lain-lainnya dalam menggali pengetahuan. Dan berorientasi pada kesatuan dengan 

Tuhan, dan pengetahuan burhani yang mengandalkan kekuatan pengetahuan alamiah manusia yang 

berupa indera, pengalaman dan kekuatan rasional saja, tanpa yang lain, dalam mencari dan mendapatkan 

pengetahuan, maka ilmu bayani ini menjad teks sebagai rujukan pokok dengan tujuan membangun 

konsepsi tentang alam semesta untuk memperkuan akidah agama (M. Muslih, 2004). 

Untuk mendapatkan pengetahuan, maka segala potensi akal manusia harus dikerahkan sebagai 

upaya pemahaman dan pembenaran terhadap rujukan utamanya, yaitu teks. Usaha keras ini disebut ijtihad 

dalam disiplin fiqh, khususnya ilmu ushul fiqh berujud qiyas (analogi) dan istinbath (penetapan 

kesimpulan), dan dalam tradisi kalam (teologi Islam) qiyas seperti ini disebut istidlal (tuntutan 

mengemukakan alasan). Istilah istidlal ini selain digunakan dalam bidang kalam, juga lekat dengan disiplin 

fiqh. Metode dalam kalam ini kemudian disebut istidlal bi al-syahid ‘ala al-ghaib, sebagai argument 

ontologis tentang masalah-masalah ketuhanan, yaitu penalaran yang berangkat dari yang nyata untuk 

mengukuhkan yang ghaib (masalah-masalah ketuhanan). Ini juga berlaku dalam studi balaghah dan 

nahwu, seperti diungkap dalam salah satu pernyataan al-Jurjani: “bahwa bentuk perumpamaan merupakan 

qiyas juga” (M.Muslih, 2004). 

 

 

 



7 
 

SKETSA EPISTEMOLOGI BAYANI 

STRUKTUR FUNDAMENTAL Epistemologi Bayani 

1. Origin (Sumber) Nash/Teks/Wahyu (Otoritas Teks) Al-Akhbar, al-

Ijma’ (Otoritas Salaf) Al-‘Ilm al-Tauqifi. 

2. Methode (Proses dan Prosedur) Ijtihadiyyah 

Istinbathiyah/Istintajjiyah/istidlaliyah/qiyasQiyas 

(Qiyas al-ghaib ‘ala al-Syahid) 

3. Approach  Lughawiyah (bahasa), dalalah lughawiyyah 

4. Teoretical Framework  Al-Ashl – al-far’, istinbathiyyah (pola piker deduktif 

yang berpangkal pada teks), Qiyas al-‘Ilah (fi-kih), 

Qiyash al-dalalah (ka-lam), Al-Lafadz – al-Makna , 

‘Am – Khas, Mustarak, Haqiqah, Majaz, Muhkam, 

Mufassar, Zahir, Khafi, Musykil, Muj-mal, Mutasyabih 

5. Fungsi dan pern akal Akal sebagai pengekang/pengatur hawa nafsu (lihat 

Lisan al-‘Arab Ibn Man-dzur), Justifikasi – Repetitif – 

Taqlidi (Pengukuh kebenaran/otoritas teks), Al-‘Aql 

al-Diniy. 

6. Types of Argument Dialek (Jadaliyyah); al-‘Uqul al-mutanafisah 

Defensif – Apologetik – Polemik – Dogmatik  

Pengaruh pola Logika Stoic (bukan logika Aristoteles) 

7. Tolok ukur validitas keilmuan Kederupaan/kedekatan antara tekas (nash) dengan 

realitas. 

8. Prinsip-prinsip dasar Infishal (discontinue) = Atomistik 

Tajwiz (keserba-bolehan = tidak ada hokum kausalitas, 

muqarabah (kedekatan, keserupaan), Analogi 

Deduktif; Qiyas. 

9. Kelompok ilmu-ilmu pendukung Kalam (teologi), Fikih (Jurisprudensi)/Fuqaha; 

Ushuliyyun, Nahwu (grammar); Balaghah. 

10. Hubungan Subjek dan Objek Subjective (Theistic atau Fideistic Subjectivism) (M. 

Muslih, 2004). 

 

 

 



8 
 

Pengembangannya dalam PAI 

Sebagai agen perubahan sosial, pendidikan Islam yang berada dalam atmosfir modernisasi dan 

globalisasi dituntut dapat memainkan peranannya secara dinamis dan proaktif. Kehadiran pendidikan 

Islam juga diharapkan mampu membawa perubahan dan kontribusi yang berarti bagi perbaikan umat, 

baik pada tataran teoritis maupun praktis. 

Pendidikan Islam, sebagaimana menurut Jalaludin Rahmat, bukan sekedar proses penanaman 

nilai-nilai moral untuk membentengi diri dari akses negatif globalisasi, tetapi yang paling urgen bagaimana 

nilai-nilai tersebut mampu berperan sebagai kekuatan pembebas dari himpitan kebodohan, kemiskinan 

dan keterbelakangan sosial budaya dan ekonomi. Kandungan materi pelajaran dalam pendidikan Islam 

selama ini masih berkutat pada tujuan yang bersifat ortodoksi akibat adanya kesalahan dalam memahami 

konsep-konsep pendidikan yang masih bersifat dikotomis, yakni pemisahan antara pendidikan agama dan 

pendidikan umum (M. Zainudin, 2013). 

Amin Abdullah mengatakan bahwa corak pemikiran keislaman model bayani sangat mendominasi 

dalam tradisi keilmuan agama Islam baik di perguruan tinggi agama Islam, umum, sekolah-sekolah 

terlebih di pondok pesantren. Otoritas nash/teks yang dibakukan menjadi kaidah-kaidah ushul fiqh klasik 

lebih diunggulkan daripada otoritas keilmuan yang lain. Dominasi pola pikir yang seperti ini membuat 

sistem epistemologi keagamaan Islam kurang begitu peduli terhadap isu-isu keagamaan yang bersifat 

kontekstual –bahtsiyah. 

Jika dikaitkan dengan pendidikan Islam, epistemologi bayani berimplikasi terhadap komponen-

komponennya, sebagaimana dijelaskan dalam (M.Muslih, 2004) sebagai berikut: 

1. Tujuan pembelajaran dalam epistemologi bayani adalah peserta didik diharapkan dapat 

memahami isi kandungan yang terdapat dalam al-Quran dan al-Hadis serta menguasai bahkan 

mampu melakukan ijtihad.  

2. Pendidik dalam epistemologi bayani ini haruslah orang yang sudah menguasai ilmu-ilmu yang 

berkaitan dengan nash/teks dalam hal ini al-Quran dan al-Hadis, kaidah fiqh, gramatikal bahasa 

Arab. 

3. Peserta didik diartikan sebagai orang yang memerlukan bimbingan secara efektif dan intensif 

untuk memahami nash/teks. 

4. Kurikulum yang diberikan seperti pelajaran yang didalamnya terdapat materi dasar keyakinan, 

seperti al-Quran, Hadis, Ulumul Quran, Ulumul Hadis, Ushul Fiqih. 

5. Metode yang digunakan adalah metode bayan atau penjelasan, melalui bacaan/narasi karena 

memang sumber pengetahuannya adalah nash/teks serta melalui otoritas guru. 

6. Evaluasi pembelajarannya dapat menggunakan argumen jadaliyah. 



9 
 

KESIMPULAN 

Al-Jabiri memaknai secara etimologis, dengan mengacu kepada kamus Lisan al-Arab karya Ibn 

Mandzur, yang di dalamnya tersedia materi-materi bahasa Arab sejak permulaan masa tadwin, yang masih 

mempunyai makna asli yang belum tercampuri oleh pengertian lain, karena dari makna asli tersebut akan 

diketahui watak dan situasi yang mengitarinya. Makna al-bayan di sini mengandung empat pengertian, 

yakni al-fasl wa al-infisahl dan al-dzuhur wa al-idzhar, atau bila disusun secara hierarkis atas dasar pemilahan 

antara metode (manhaj) dan visi (ru’yah) dalam epistemologi bayani, dapat disebutkan bahwa al-bayan 

sebagai metode berarati al-fasl wa al-infishal, sementara al-bayan sebagai visi berarti al-dzuhur wa al-idzhar. 

Wacana pemikiran Arab-Islam mengkategorikan ilmu menjadi dua yaitu ‘aqliyah dan naqliyah, 

antara ilmu bahasa dan agama, yang akhirnya melahirkan dikotomi ilmu. Ilmu bayani pada masa tadwin 

telah menghegemoni seluruh wacana keilmuan Arab-Islam yang di dalamnya karya fiqih yang dihasilkan 

oleh empat imam madzhab, sehingga al-Jabiri memandang ilmu yang dihasilkan oleh produk bayani 

tersebut tidak jauh dari ilmu politik. 

Dalam dunia pendidikan, khususnya PAI, nalar atau teori bayani sangatlah penting terutama 

dalam kajiannya yang berpusat pada teks dan aplikasinya pada materi-materi yang ada dalam pembelajaran 

PAI khususnya mata pelajaran Fiqih. 

DAFTAR PUSTAKA 

Muslih, M. (2004). Filsafat ilmu: Kajian atas asumsi dasar, paradigma dan kerangka teori ilmu pengetahuan. 

Yogyakarta: Belukar. 

Nana Syaodih, N. (2009). Metode penelitian pendidikan. Bandung: PT. Remaja Rosdakarya. 

Suyudi. (2005). Pendidikan dalam perspektif Al-Qur’an: Integrasi epistimologi bayani, burhani, irfani. Yogyakarta: 

Mikraj. 

Widodo, S. A. (2018). Berbagai pendekatan dalam kajian pendidikan. Yogyakarta: Idea Press. 

Zainuddin, M. (2013). Paradigma pendidikan terpadu. Malang: UIN Maliki Press. 

Zed, M. (2008). Metode penelitian kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 

  

 


