AL'WIHDAH Jurnal Pendidikan Islam

ISSN  :3031-1098 Vol.2, No.1, Juni 2024
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Nurussalam OKU Timur

TEORI BAYANI DALAM PENDIDIKAN DAN PENGEMBANGNNYA
DALAM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM

Dyah Putri Musyarofah
Guru PAI SMK Ma’arif 1 Sleman, Yogyakarta

dyahputrimusyarofah@gmail.com

Abstract

The writing of this paper aims to provide a treasure of knowledge about bayani theory in education and its development in Islamic
Education. To obtain data that is in accordance with the topic of discussion, the anthor uses library research, which is a method of
obtaining data from books that are relevant to the discussion in this paper. From the results of the search for books related to the title
of this paper, it can be concluded that the essence of learning design includes four components (students, goals, methods, and evaluation)
and topic analysis. The four components are influenced by learning and learning theories, while topic analysis is a learning design
generated from a particular discipline.

Keyword: Theory Bayani, Islamic Edncation
Abstrak

Penulisan makalah ini bertujuan untuk memberikan khazanah ilmu pengetahuan mengenai teori bayani dalam
pendidikan dan pengembangannya dalam Pendidikan Agama Islam. Untuk memperoleh data yang sesuai dengan
topic pembahasan tersebut penulis menggunakan penelitian kepustakaan (Library research), yaitu metode untuk
memperoleh data dari buku-buku yang relevan dengan pembahasan dalam makalah ini. Dari hasil penelusuran
buku-buku tersebut yang berkaitan dengan judul makalah ini dapat disimpulkan bahwa Esensi desain pembelajaran
mencakup empat komponen (siswa, tujuan, metode, dan evaluasi) serta analisis topic. Empat komponen tersebut
dipengaruhi oleh teori belajar dan pembelajaran, sedangkan analisis topic merupakan desain pembelajaran yang
dihasilkan dari disiplin ilmu tertentu.

Kata kunci: Teori Bayani, Pendidikan Agama Isiam
PENDAHULUAN

Dalam filsafat ilmu, epistemologi sering disebut dengan teori pengetahuan. Sebagai disiplin ilmu,
ia mencakup tiga bagian dasar, perfama, ontologi yang menyangkut apa hakikat ilmu, sifat dasar dan
kebenaran yang inheren di dalamnya. Kedwa, epistemologi yang menyangkut persoalan sumber dan sarana
serta tata-cara untuk mencapai struktur dan klarifikasi ilmu serta bagaimana seseorang memperoleh ilmu

pengetahuan. Ketjga, aksiologi yang menyangkut parameter kebenaran serta kaidah penerapan ilmu dalam

dunia praktis (Suyudi, 2005).

Tradisi keilmuan Islam secara global dapat dipetakan dalam tiga kategori: Bayani, Burbani, dan
Irfani. Ketiga istilah ini, walaupun secara literal sudah ada dalam berbagai teks keislaman, seperti dalam al-
Qur’an, bahasa Arab, Filsafat, dan kalam, namun ketiga istilah tersebut muncul sebagai suatu bentuk

penalaran atau epistemoologi keilmuan Islam baru belakangan ini ketika Muhammad Abed al-Jabiri



melakukan dekonstruksi atas tradisi keilmuan Islam dalam proyek “Kritik Nalar Arab”-nya (Sembodo,

2018).

Pendidikan Islam, sebagaimana menurut Jalaludin Rahmat, bukan sekedar proses penanaman
nilai-nilai moral untuk membentengi diri dari akses negatif globalisasi, tetapi yang paling urgen bagaimana
nilai-nilai tersebut mampu berperan sebagai kekuatan pembebas dari himpitan kebodohan, kemiskinan
dan keterbelakangan sosial budaya dan ekonomi. Kandungan materi pelajaran dalam pendidikan Islam
selama ini masih berkutat pada tujuan yang bersifat ortodoksi akibat adanya kesalahan dalam memahami
konsep-konsep pendidikan yang masih bersifat dikotomis, yakni pemisahan antara pendidikan agama dan

pendidikan umum(M.Zainuddin, 2013).

Dari tiga hal diatas. Makalah ini ditulis untuk menjelaskan focus mengenai nalar bayani dalam

dunia pendidikan serta pengembangannya dalam Pendidikan Agama Islam.

METODE

Jenis penelitian ini adalah penelitan kepustakaan atau /Jbrary research, (dalam Nana Syaodih, 2009:
52) penelitian kepustakaan atau /Jbrary research merupakan serangkaian penelitian yang berkenaan dengan
metode pengumpulan data pustaka, atau penelitian yang obyek penelitiannya digali melalui beragam
informasi kepustakaan sepertu buku, ensiklopedi, jurnal ilmiah, koran, majalah, dan dokumen.

Penelusuran pustaka lebih daripada sekedar melayani fungsi-fungsi yang disebutkan untuk
memperoleh data penelitiannya. Tegasnya riset pustaka membatasi kegiatannya hanya pada bahan-bahan
koleksi perpustakaan saja tanpa memerlukan riset lapangan (Mestika, 2008). Untuk memperoleh data yang
sesuai dengan topik permasalahan tersebut penulis menggunakan penelitian kepustakaan (library
research), yaitu metode untuk memperoleh data dari buku-buku yang relevan dengan pembahasan dalam

makalah ini yaitu yang berkaitan dengan teori desain pembelajaran.

PEMBAHASAN
Pengertian

Kata bayan yang terdiri dari huruf-huruf ba-ya-nun, secara lughawi mengandung lima pengertian;
1) al-washl, 2) al-fashl, al-bu’du dan al-firaq, 3) al-zuhur dan al-wuduh, 4) al fashahah dan al-qudrah dalam
menyampaikan pesan atau maksud, 5) manusia yang mempunyai kemampuan berbicara fasih dan

mengesankan (Sembodo, 2018).

Bayani dalam bahasa Arab berarti penjelasan (explanation). Arti asal katanya adalah menyingkap
dan menjelaskan sesuatu, yaitu menjelaskan maksud suatu pembicaraan dengan menggunakan lafadz yang

paling baik (komunikatif). Para ahli ushil figh memberikan pengertian, bahwa bayan adalah upaya



menyingkap makna dari suatu pembicaraan (kalam) serta menjelaskan secara terinci hal-hal yang
tersembunyi dari pembicaraan tersebut kepada para mukallaf. Artinya bisa disebut sebagai upaya

mengeluarkan suatu ungkapan dari keraguan menjadi jelas.

Al-Jabiri memaknai secara etimologis, dengan mengacu kepada kamus Lisan al-Arab karya Ibn
Mandzur, yang di dalamnya tersedia materi-materi bahasa Arab sejak permulaan masa zadwin, yang masih
mempunyai makna asli yang belum tercampuri oleh pengertian lain, karena dari makna asli tersebut akan
diketahui watak dan situasi yang mengitarinya (M. Abid, 1993). Makna al-bayan di sini mengandung empat
pengertian, yakni a/fas/ wa al-infisah! dan al-dzubur wa al-idzhar, atau bila disusun secara hierarkis atas dasar
pemilahan antara metode (manhaj) dan visi (ru’yah) dalam epistemologi bayant, dapat disebutkan bahwa a/
bayan sebagai metode berarati al-fas/ wa al-infishal, sementara al-bayan sebagai visi berarti al-dzubur wa al-

idzhar (M. Muslih, 2004).

Dalam perspektif linguistik, suatu perspektif yang berbeda dengan apa yang dikemukakan oleh
para mufasir, Syekh Muhammad Dawilah al-Edrus membedakan secara hirarkis Bayan dengan Lisan dan
Kalam. Dalam perspektif ini, bayan merupakan kemampuan mengartikulasi melalui ,tanda-tanda atau
simbol-simbol. Kemampuan ini bersifat universal, dimiliki oleh semua manusia, dan secara historis-
sosiologis kemampuan mengartikulasi tanda-tanda ini telah diekspresikan manusia dalam bahasa-bahasa
tertentu. Sedangkan Lisan adalah bahasa, baik itu bahasa Arab, Persi, Yunani, dan bahasa-bahasa lainnya
yang ada di dunia ini. Ia merupkan bahasa yang dipakai oleh masyarakat tertentu, bersifat khusus dan
unik. Oleh karenanya, lisan terkait erat dengan dimensi sosial dan budaya. Kemudian Kalam adalah
pembicaraan antara seseorang dengan pasangannya bicara. Suatu pembicaraan (Kalam) di mungkinkan
terjadi antara seseorang dengan partnerna dalam kerangka pembicaraan yang disampaikan dalam satu
bahasa (Lisan). Dari sini, secara hierarkis dapat dipahami bahwa Bayan itu bersifat umum (universal),
yang kemudian diturunkan dalam bentuk Lisan atau bahasa-bahasa tertentu, dan lebih khusus lagi, Lisan
ini dijadikan wadah oleh seseorang dengan partnernya dalam pembicaraan-pembicaraan (Kalam) tertentu

(Sembodo, 2018).

Wacana pemikiran Arab-Islam mengkategorikan ilmu menjadi dua yaitu ‘agliyah dan naqliyab,
antara ilmu bahasa dan agama, yang akhirnya melahirkan dikotomi ilmu. Ilmu bayani pada masa tadwin
telah menghegemoni seluruh wacana keilmuan Arab-Islam yang di dalamnya karya fiqih yang dihasilkan
oleh empat imam madzhab, sehingga al-Jabiri memandang ilmu yang dihasilkan oleh produk bayani

tersebut tidak jauh dari ilmu politik (Suyudi, 2005).

Bayani sebagai suatu system pemikiran, dapat dipahami sebagai suatu episteme yang menjadikan
nash (al-Qur’an dan hadist), ijma, dan qiyas sebagai sumber dasar dalam pengetahuan, terutama dalam

menggambarkan ajaran-ajaran Islam. Dalam konteks ini, nalar Bayani bertumpu pada pemeliharaan teks

3



(nash), dan oleh karenanya, aktifitas intelektualnya berada dalam hegemoni alash/, dan nalarnya

terkungung dalam tiga pola pemikiran yaitu, a/-istinbath, al-giyas, dan al-istidlal yang banyak teraplikasikan
dalam ilmu nahwu, balaghah, fiqih, dan kalam (Sembodo, 2018).

Prinsip Epistemologi bayani

Al-Jabiri memberi catatan penting krakter utama pengetahuan bayani yang berakar dari tradisi

Arab Badui atau jahiliyah yaitu:

1.

Prinsip discontinue (infishal), yang memandang bahwa alam seisinya berdiri sendiri dan tidak berkaitan
antara satu dengan yang lain, yang akhirnya berimplikasi dalam memahami Tuhan dan ciptaan-Nya,
yang akhirnya memunculkan wacana dikotomi, antara ilmu agama, dan umum (Suyudi, 2005). Prinsip
ini dibangun dari teori atomisme yang dilontarkan oleh Mu’tazilah dan kemudian diadopsi oleh aliran
Asy’ariyah. Sebagaimana diketahui teori ini menegaskan bahwa segala sesuatu dan semua peristiwa
di alam semesta ini secara substansial bersifat terputus-putus. Tidak ada kaitan dengan sesuatu
lainnya, dan termasuk juga dalam hal perbuatan manusia tidak ada hubungan antara perbuatan yang
satu dengan perbuatan yang lain kecuali melalui kehendak Ilahi. Dalam teori ini, teori atomisme
menafikkan hokum kausalitas.

Prinsip keserbamungkinan (#gwiz), yang kurang mengindahkan hukum sebab akibat, dan tidak
tertarik untuk mencari jawaban “mengapa sesuatu itu terjadi atau tidak terjadi?”. sebagai konsekuensi
teologis dari prinsip infishal melahirkan prinsip keserbamungkinan ini. Karena kehendak dan
kekuasaan Allah itu tidak terbatas dan tidak ada yang membatasinya, maka secara logis dimungkinkan
untuk mengakui bahwa Allah bisa saja berbuat di luar hokum kebiasaan atau hokum kausalitas. Allah
bisa saja mempertemukan antara dua hal yang bertentangan. Mempertemukan antara kain dengan
apl tanpa terjadinya proses pembakaran pada kain tersebut, atau bisa juga menyatukan antara sifat
mengetahui sesuatu dengan kebutaan (Sembodo, 2018).

Prinsip kedekatan (muqarabah) sebagai pertimbangan dari prinsip infishal dan tajwiz, yang di
dasarkan pada kedekatan dan keserupaan yang akhirnya muncul logika analogis-deduktif, yang
kurang memberikan peluang pendekatan lain (Suyudi, 2005). Sebagaimana telah disinggung
sebelumnya bahwa qiyas berfungsi sebagai peragkat metodologis, yaitu menganalogikan satu cabang
hokum dengan hokum asal sebagaimana betlau dalam figh. Atau menganalogikan dunia gaib dengan
dunia riil (istidlal bi al-syahid ‘ala al-gha’ib) sebagaimana berlaku dalam tradisi kalam (Sembodo,
2018).



Perkembangan epistemologi bayani

Pada awalnya bayan hanya dipahami sebagai penjelasan (al-wudhu al-idzhar), tetapi akhirnya
mengalami perkembangan makna sebagai pola piker pada masa tiga tokoh yaitu Al-Syafi’l, Al-Jahiz, dan
Ibnu Wahb. Al-Syafi’l (W.204 H) berkecenderungan bahwa bayan dalam perspektif dasar penafsiran. Ia
memaknainya sebagai nama yang mencakup makna yang mengandung persoalan pokok (al-ashl) dan
berkembang hingga cabang (a/far). Al-Syafi’i merumuskan hirarkinya yang berkaitan dengan al-Qur’an

ke dalam lima tingkatan yaitu:

Bayan yang tidak memerlukan penjelasan

Bayan yang beberapa bagiannya membutuhkan penjelasan as-Sunnah

1.
2
3. Bayan yang keseluruhannya bersifat umum yang memerlukan penjelasan al-sunnah
4. Bayan yang tidak terdapat dalam al-Qur’an tetapi terdapat dalam al-Sunnah

5

Bayan yang tidak terdapat dalam al-Qur’an dan al-Sunnah yang akhirnya muncul qgiyas sebagai upaya

penyelesaiannya.

Dari lima hirarki tersebut, syafi’i kemudian merumuskna dasar agama yaitu Qur’an, Sunnah, ijma’,

dan Qiyas (Suyudi, 2018).

Al-Jahiz (W255 H) untuk memaknai bayan yag tepat, ia menetapkan syarat-syarat yaitu:

—_

Ucapan harus fasih, karena sebagai penentu makna.

Huruf dan lafal harus selektif.

N

3. Makna harus terbuka yang dapat didekati dengan lima bentuk penjelasan yaitu lafal, isyarat, tulisan,
keyakinan dan keadaan/nisbah.
4. Makna harus indah.

Sementara Ibnu Wahb merumuskan tingkat kepastian penunjukkannya menjadi empat tingkatan:

1. Penjelasan dengan menunjukkan bentuk materi pernyataan (bayan bi al-ikhtibar)
2. Penjelasan dengan pemahaman dalam batin (bayan bi-al qalb)

3. Penjelasan dengan redaksi lisan (bayan bi al-ibarah) dan
4

Penjelasan dengan redaksi tulisan (bayan bi al-kitab)

Tiga pengertian tersebut sama-sama menjadikan teks (nash) sebagai rujukan pokok untuk

membangun konsepsi tentang alam semesta untuk memperkuat akidah agama.

Ciri dari metodologi ini bahwa ia senantiasa menjadikan teks sebagai rujukan pokok. Oleh karena
itu teks juga merupakan sumber pengetahuan, dan untuk mendapatkan pengetahuan, potensi akal harus

dikerahkan sebagai upaya pembenaran terhadap rujukan utamanya, yaitu teks. Kegigihan usaha tersebut

5



lazim disebut degan ijtihad, yang dalam frame fikih dikontekskan dengan giyas dan istinbath. Sementara

dalam frame kalam dikontekskan dalam istidlal bi al-syahid ‘ala al-ghaib.

Kerangka piker tersebut berawal dari asumsi, bahwa apapun yang terjadi dalam pengalaman
hidup, baik yang lampau , yang kini maupun yang akan dating tak satupun yang lepas dari rangkaian
firman Tuhan dalam #ash. Dengan kata lain, bayani merupakan teks baik Qur’an maupun hadist. Setiap
penafsiran yang berbeda, acuan kebenarannya adalah ekses dari adanya teks yang giwen. Oleh karena itu
dalam dunia islam, bayani menjadi aluran yang paling dominan khususunya dalam kajian ulum a/-Din

(Suyudi, 2005).

Berdasarkan analisis sosio-historis perkembangan nalar Arab, al-Jabiri menggunakan istilah bayan
sebagai nama salah satu struktur berpikir (episteme) yang , menurut rekonstruksinya, meguasai gerak
budaya bangsa Arab-Islam yang di dasarkan pada keyakinan keagamaan (Islam) dan dibangun
berdasarkan teks (nash), ijma’ dan ijtthad. Representasi ‘struktur pikir’ ini terdapat dalam disiplin ilmu
figh, kala, nahwu, dan balaghah. Pengumpulan berbagai disiplin dalam satu kerangka epistemologi ini
didasarkan atas persamaan karakter masing-masing disiplin, baik dalam hal metodologi maupun
pendekatan dan lain-lainnya dalam menggali pengetahuan. Dan berorientasi pada kesatuan dengan
Tuhan, dan pengetahuan burhani yang mengandalkan kekuatan pengetahuan alamiah manusia yang
berupa indera, pengalaman dan kekuatan rasional saja, tanpa yang lain, dalam mencari dan mendapatkan
pengetahuan, maka ilmu bayani ini menjad teks sebagai rujukan pokok dengan tujuan membangun

konsepsi tentang alam semesta untuk memperkuan akidah agama (M. Muslih, 2004).

Untuk mendapatkan pengetahuan, maka segala potensi akal manusia harus dikerahkan sebagai
upaya pemahaman dan pembenaran terhadap rujukan utamanya, yaitu teks. Usaha keras ini disebut ijtihad
dalam disiplin figh, khususnya ilmu ushul figh berujud qiyas (analogi) dan istinbath (penetapan
kesimpulan), dan dalam tradisi kalam (teologi Islam) gqiyas seperti ini disebut istidlal (tuntutan
mengemukakan alasan). Istilah istidlal ini selain digunakan dalam bidang kalam, juga lekat dengan disiplin
figh. Metode dalam kalam ini kemudian disebut istidlal bi al-syahid ‘ala al-ghaib, sebagai argument
ontologis tentang masalah-masalah ketuhanan, yaitu penalaran yang berangkat dari yang nyata untuk
mengukuhkan yang ghaib (masalah-masalah ketuhanan). Ini juga berlaku dalam studi balaghah dan
nahwu, seperti diungkap dalam salah satu pernyataan al-Jurjani: “bahwa bentuk perumpamaan merupakan

qgiyas juga” (M.Muslih, 2004).



SKETSA EPISTEMOLOGI BAYANI

STRUKTUR FUNDAMENTAL Epistemologi Bayani
1. Origin (Sumber) Nash/Teks/Wahyu (Otoritas Teks) Al-Akhbar, al-
Ijma’ (Otoritas Salaf) Al-Tlm al-Taugqifi.
2. Methode (Proses dan Prosedur) Ijtihadiyyah

Istinbathiyah /Istintajjiyah/istidlaliyah/ qiyasQiyas
(Qiyas al-ghaib ‘ala al-Syahid)

Approach

Lughawiyah (bahasa), dalalah lughawiyyah

Teoretical Framework

Al-Ashl — al-far’; istinbathiyyah (pola piker deduktif
yang berpangkal pada teks), Qiyas al-Ilah (fi-kih),
Qiyash al-dalalah (ka-lam), Al-Lafadz — al-Makna ,
‘Am — Khas, Mustarak, Haqiqah, Majaz, Muhkam,
Mufassar, Zahir, Khafi, Musykil, Muj-mal, Mutasyabih

Fungsi dan pern akal

Akal sebagai pengekang/pengatur hawa nafsu (lihat
Lisan al-‘Arab Ibn Man-dzur), Justifikasi — Repetitif —
Taqlidi (Pengukuh kebenaran/otoritas teks), Al-‘Agl
al-Diniy.

Types of Argument

Dialek (Jadaliyyah); al-‘Uqul al-mutanafisah
Defensif — Apologetik — Polemik — Dogmatik
Pengaruh pola Logika Stoic (bukan logika Aristoteles)

Tolok ukur validitas keilmuan

Kederupaan/kedekatan antara tekas (nash) dengan

realitas.

Prinsip-prinsip dasar

Infishal (discontinue) = Atomistik
Tajwiz (keserba-bolehan = tidak ada hokum kausalitas,
mugqarabah  (kedekatan, keserupaan),  Analogi

Deduktif; Qiyas.

Kelompok ilmu-ilmu pendukung

Kalam (teologi), Fikih (Jutisprudensi)/Fuqaha;
Ushuliyyun, Nahwu (grammar); Balaghah.

10. Hubungan Subjek dan Objek

Subjective (Theistic atau Fideistic Subjectivism) (M.
Muslih, 2004).




Pengembangannya dalam PAI

Sebagai agen perubahan sosial, pendidikan Islam yang berada dalam atmosfir modernisasi dan
globalisasi dituntut dapat memainkan peranannya secara dinamis dan proaktif. Kehadiran pendidikan
Islam juga diharapkan mampu membawa perubahan dan kontribusi yang berarti bagi perbaikan umat,

baik pada tataran teoritis maupun praktis.

Pendidikan Islam, sebagaimana menurut Jalaludin Rahmat, bukan sekedar proses penanaman
nilai-nilai moral untuk membentengi diri dari akses negatif globalisasi, tetapi yang paling urgen bagaimana
nilai-nilai tersebut mampu berperan sebagai kekuatan pembebas dari himpitan kebodohan, kemiskinan
dan keterbelakangan sosial budaya dan ekonomi. Kandungan materi pelajaran dalam pendidikan Islam
selama ini masih berkutat pada tujuan yang bersifat ortodoksi akibat adanya kesalahan dalam memahami
konsep-konsep pendidikan yang masih bersifat dikotomis, yakni pemisahan antara pendidikan agama dan

pendidikan umum (M. Zainudin, 2013).

Amin Abdullah mengatakan bahwa corak pemikiran keislaman model bayani sangat mendominasi
dalam tradisi keilmuan agama Islam baik di perguruan tinggi agama Islam, umum, sekolah-sekolah
terlebih di pondok pesantren. Otoritas #ash/teks yang dibakukan menjadi kaidah-kaidah ushul figh klasik
lebih diunggulkan daripada otoritas keilmuan yang lain. Dominasi pola pikir yang seperti ini membuat
sistem epistemologi keagamaan Islam kurang begitu peduli terhadap isu-isu keagamaan yang bersifat
kontekstual —babtsiyah.

Jika dikaitkan dengan pendidikan Islam, epistemologi bayani berimplikasi terthadap komponen-
komponennya, sebagaimana dijelaskan dalam (M.Muslih, 2004) sebagai berikut:

1. Tujuan pembelajaran dalam epistemologi bayani adalah peserta didik diharapkan dapat
memahami isi kandungan yang terdapat dalam al-Quran dan al-Hadis serta menguasai bahkan
mampu melakukan zzihad.

2. Pendidik dalam epistemologi bayani ini haruslah orang yang sudah menguasai ilmu-ilmu yang
berkaitan dengan nash/teks dalam hal ini al-Quran dan al-Hadis, kaidah figh, gramatikal bahasa
Arab.

3. Peserta didik diartikan sebagai orang yang memerlukan bimbingan secara efektif dan intensif
untuk memahami #ash/teks.

4. Kurikulum yang diberikan seperti pelajaran yang didalamnya terdapat materi dasar keyakinan,
seperti al-Quran, Hadis, Ulumul Quran, Ulumul Hadis, Ushul Fiqih.

5. Metode yang digunakan adalah metode bayan atau penjelasan, melalui bacaan/narasi karena
memang sumber pengetahuannya adalah zash/teks serta melalui otoritas guru.

6. Evaluasi pembelajarannya dapat menggunakan argumen jadaliyah.



KESIMPULAN

Al-Jabiri memaknai secara etimologis, dengan mengacu kepada kamus Lisan al-Arab karya Ibn
Mandzur, yang di dalamnya tersedia materi-materi bahasa Arab sejak permulaan masa fadwin, yang masih
mempunyai makna asli yang belum tercampuri oleh pengertian lain, karena dari makna asli tersebut akan
diketahui watak dan situasi yang mengitarinya. Makna al-bayan di sini mengandung empat pengertian,
yakni al~fasl wa al-infisahl dan al-dzubur wa al-idzbar, atau bila disusun secara hierarkis atas dasar pemilahan
antara metode (manbaj) dan visi (ru’yah) dalam epistemologi bayani, dapat disebutkan bahwa albayan

sebagai metode berarati alfas/ wa al-infishal, sementara al-bayan sebagai visi berarti al-dzubur wa al-idzhar.

Wacana pemikiran Arab-Islam mengkategorikan ilmu menjadi dua yaitu ‘agliyah dan naqliyab,
antara ilmu bahasa dan agama, yang akhirnya melahirkan dikotomi ilmu. Ilmu bayani pada masa tadwin
telah menghegemoni seluruh wacana keilmuan Arab-Islam yang di dalamnya karya fiqih yang dihasilkan
oleh empat imam madzhab, sehingga al-Jabiri memandang ilmu yang dihasilkan oleh produk bayani

tersebut tidak jauh dari ilmu politik.

Dalam dunia pendidikan, khususnya PAI, nalar atau teori bayani sangatlah penting terutama
dalam kajiannya yang berpusat pada teks dan aplikasinya pada materi-materi yang ada dalam pembelajaran

PAI khususnya mata pelajaran Figih.

DAFTAR PUSTAKA
Muslih, M. (2004). Filsafat ilmu: Kajian atas asumsi dasar, paradigma dan Rerangka teori ilmu pengetabuan.
Yogyakarta: Belukar.

Nana Syaodih, N. (2009). Metode penelitian pendidikan. Bandung: PT. Remaja Rosdakarya.

Suyudi. (2005). Pendidikan dalam perspektif Al-Qur'an: Integrasi epistimologi bayani, burbanz, irfani. Y ogyakarta:
Mikraj.

Widodo, S. A. (2018). Berbagai pendekatan dalam kajian pendidikan. Y ogyakarta: Idea Press.
Zainuddin, M. (2013). Paradigma pendidikan terpadn. Malang: UIN Maliki Press.

Zed, M. (2008). Metode penclitian kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.



